
LEN
G

U
A

1

Jot
winma’any

D
el

 a
ul

a 
a 

la
 c

ul
tu

ra
,s

ab
er

es
 d

el
 p

ue
b

lo



2

LIC. RENÉ VÁSQUEZ CASTILLEJOS
DIRECTOR GENERAL

LIC. JULIÁN ROMO TUN
DIRECTOR DE ESTUDIOS SUPERIORES 

LIC. JENNIFER LÓPEZ CASTILLO
JEFA DEL DEPARTAMENTO ACADÉMICO 

LIC. SILVERIO LÓPEZ CAMACHO
DIRECTOR DEL PLANTEL 

PROFESORES INVESTIGADORES 

LIC. FABRICIO TONATIUH REYES CASTILLA

MTRA. BERTHA MARTÍNEZ SEBASTIÁN

LIC. JOSÉ ISAAC CONFESOR ANDRÉS

MTRA. ROSARIO SÁNCHEZ AVENDAÑO

LIC. VICTOR HUGO SÁNCHEZ LÓPEZ

MTRO. EFRÉN ROMERO LÓPEZ

LIC. EDRAY MANZANO LÓPEZ

ING. HARIM TOLEDO MORALES

UNIDAD DE ESTUDIOS SUPERIORES DE ALOTEPEC



4

Joot winma ‘any surge del profundo 
amor por la cultura, la educación y 
la interculturalidad, del interés por 

comprender el ámbito sociocultural 
de las comunidades originarias, 
como su nombre lo expresa corazón 
y pensamiento, de la convicción de 
que el conocimiento auténtico nace 
del sentir y del reflexionar desde y 
con la comunidad.

Esta edición busca adentrarse de 
manera respetuosa a las experien-
cias que se viven en los espacios don-
de nace la comunidad, a sus cosmo-
visiones y formas de organización, 
reconociendo que en ellas se mani-
fiestan saberes que dialogan con la 
memoria, la identidad y la historia 
colectiva. Desde el interior de esta 
identidad comunitaria.

Koo tu´un jansty yäjk oyjyawë  
yäjk mëjäwë ja wijën-kajën 
mo tu´uk tu´uk ja käjpn, pen 

wi´ix yäjk tukjikyatë ja xëëw ja 
po´o ets wi´ix ta´atë nëjä´äwën 
nyäjktu´unëme, tu´unts tyä´ätë neky 
tsyonta´aky, exën ti yäjk xëëmo´oy 
“Joot winma´any”, ja ko ja ixpëjkën 
yäjk ijxp yajk jä´äwëm käjpnooty.

Tu´unts tyä´ätë myëjawiinyëtë 
neky yäjkpatsonta´aky mëët mejwiin 
kajaa ja wintsë´ëkën est yäjktsopää-
tën ko tu´un ja yäjk nëjäwëyäämp 
wi´ix ja nääx käjpn y´ity, wi´ix ja käjp-
njä´äy tii t´yäjkkajpxy, wi´ix  ja tu´un 
tyu´uyo´oy. Tyä´ätë kajpxy matya´aky 
käjpnooty tu´un tsyoony, ets kë´ëm 
ni ijxpëjkëmëty ets nyäjk tu´uyo´o-
yëmëty mëët ja u´unk ënä´k.

Mëët tyä´ätë neky yäjk ijxp yäjk 
päätp wi´ix ja napookmëtë käjpn nan 
tyu´upeemypy ja tu´unën mo ja ixpë-
jktääkn, kyaj yë´ë jë´ëyë nëkajpxy 
wi´ix tyu´uyo´oy ja jikyäjtën ok pen tii 
tu´un yäjk tuump, nan yäjk kojaapy 

PRESENTACIÓN
Alotepec revela un profundo sen-

tido de pertenencia que no solo co-
hesiona, sino que también orienta el 
quehacer educativo y cultural que 
aquí se presenta. Así, este espacio 
se concibe como un puente entre el 
corazón que siente y el pensamiento 
que interpreta, entre la vivencia co-
tidiana y la reflexión crítica, entre el 
arraigo y la transformación.

La revista que a continuación se 
presenta fue elaborada por los profe-
sores de la Unidad de Estudios Supe 
riores de Alotepec, trabajando juntos 
como agentes y portavoces de la li-
cenciatura en Educación Intercultu-
ral Comunitaria, desde los ejes que 
articulan el progra ma educativo, se 
profundiza sobre la Interculturalidad 
, la Educación Comunitaria, la Comu-

nicación y las Lenguas Originarias, la 
Investigación, la Cultura, la Pedago-
gía y la Autonomía, en este sentido, 
se presenta la recopilación de diver-
sos textos que fueron recolecta dos 
por prácticas de vinculación comuni-
taria, permitiendo recabar diversos 
testimonios que fueron el puente 
para llegar a diversas reflexiones, 
trabajando desde la comunidad y 
aprendiendo, a cada paso, de la co-
munidad.

Agradecemos a los diversos au-
tores que contribuyeron en la reali-
zación de este trabajo.

wi´ix tu´un tyä´ätë kyokpekyë mo ja 
ixpëjkpëtëjkëty wyijën-kyajën.

Yë´ëyë Unidad de Estudios Su-
periores de Alotepec yäjk ixpëjkpë-
ty tyä´ätë neky tuunk´ajtëy, aatuk-
mukë mëët ja napookmëtë jä´äyëty, 
tu´unts ja tsyuunk tyäjk tu´u-
yo´oytyë wi´ixën ja ixpëkën nyiikopk 
y´ane´emy mo ja licenciatura en 
Educación Intercultural Comunita-
ria, yap ja ääw Ayuuk yäjk nii ixpëkë 
ets yäjk mëj pëmy nantu´un, ja 
kookäjp ixpëjkën, ja këëm ana´am 
kotujkën est ja nawyintsë´kën mëë-
tpë wiinkpë ja nääx käjpn. Tu´unts 
yap tii t´yäjnekytyëkëtë wi´ix ja 
naap´ookmëtë jä´äy tii-
tyukawä´änxëytë.

Jäjk mëjä´äwëp nantu´un ja jä´äy 
mëti´ipë ja y´ääw y´äayuuk ojts 
tkë´yäky est tyä´ä nëky yääjk pëmë-
ty, nantu´un ja jaapyë jo´otspë me-
ti´ipë tyu´unën tii tkë´ëyaktë.



6

LEN
G

U
A

7

La Unidad de Estudios Superiores de Alotepec 
constituye un espacio en el que convergen juventudes 
procedentes de diversas comunidades del estado de 

Oaxaca. Cada estudiante, desde su propia cosmovisión, 
estilo de vida y herencia cultural, decide integrarse a un 
entorno donde se entrelazan personas, conocimientos 
y prácticas socioculturales diversas, dando vida a lo que 
entendemos como Interculturalidad.

Desde su creación en 2011, la UESA ha ofertado pro-
gramas de educación superior centrados en la Educa-
ción Intercultural, articulando saberes culturales y 
académicos a través de la participación comunitaria. 
En este sentido sustenta en tres ejes fundamentales 
que orientan su modelo educativo y fortalecen su iden-
tidad intercultural.

El eje disciplinario integra contenidos formativos 
vinculados con la multidisciplinariedad de la educa-
ción, el pensamiento intercultural en sus dimensiones 
globales y locales, la educación comunitaria y las polí-
ticas de educación indígena e intercultural. El eje de 
investigación articula el conocimiento científico uni-
versal con los saberes comunitarios, incorporando mé-
todos, técnicas, instrumentos y enfoques que permiten 
estudiar el fenómeno educativo desde una perspectiva 
antropológica. Finalmente, el eje de formación institu-
cional reconoce la diversidad lingüística y cultural de 
los pueblos y comunidades indígenas como un compo-
nente esencial en la formación profesional de las y los 
estudiantes.

A partir de este modelo, la UESA forma profesionis-
tas comprometidos con el fortalecimiento cultural, el 
uso activo de las lenguas originarias y el reconocimien-
to de los elementos que configuran la vida comunitaria 
y los saberes locales, siempre desde y para el territo-
rio.

UESA



9
CONTENIDO

Antecedentes

Territorio

Lengua

Vestimenta

Gastronomía

Rituales

Música

Educación Intercultural

Mayordomía

09
11

14
17

21

28

35
32

24
ANTECEDENTES

En el marco de las políticas 
orientadas a garantizar el derecho 
a la educación superior de los 

pueblos originarios, y en congruencia 
con los principios de equidad, inclusión 
y justicia social, el Colegio Superior para 
la Educación Integral Intercultural de 
Oaxaca (CSEIIO) creó en marzo de 2011 
la Dirección de Estudios Superiores 
(DES). Esta instancia surgió con el 
propósito de diseñar e impulsar ofertas 
educativas pertinentes a la realidad 
cultural, lingüística y territorial del 
estado de Oaxaca, una de las entidades 
con mayor diversidad sociocultural del 
país.

Como resultado de esta estrategia 
institucional, se estableció la Unidad 
de Estudios Superiores de Alotepec 
(UESA), desde su creación, la UESA 
se ha consolidado como una institu-
ción pública comprometida con la for-

mación profesional de jóvenes de co-
munidades originarias, mediante un 
modelo educativo que promueve el 
pensamiento crítico, la investigación 
social y la gestión educativa con enfo-
que intercultural, reconociendo la di-
versidad cultural y las formas de or-
ganización comunitaria del territorio.

En coherencia con esta visión, la 
UESA oferta actualmente la Licen-
ciatura en Educación Intercultural 
Comunitaria (LEIC), programa dise-
ñado con base en las necesidades 
formativas de las comunidades in-
dígenas. Su modelo pedagógico re-
conoce y articula los saberes co-
munitarios, la lengua materna, el 
diálogo de saberes y las prácticas 
educativas propias de los pueblos 
originarios, reafirmando el derecho 
a una educación superior cultural-
mente pertinente.

La creación de la UESA responde a una 
deuda histórica del Estado mexicano 
con los pueblos indígenas, quienes han 
enfrentado profundas desigualdades 
de acceso, permanencia y éxito en las 
Instituciones de Educación Superior 
(IES). Aunque se han logrado avances 
normativos en materia de derechos 
culturales y lingüísticos, la mayoría 
de las IES continúan sustentándose 
en modelos monoculturales que 
invisibilizan los conocimientos, 
las lenguas y las formas de vida 
de los pueblos originarios. Este 
escenario limita la construcción de un 
sistema educativo verdaderamente 
intercultural.

Fotografía: Archivo UESA



10 11

La UESA atiende priori-
tariamente a la microrre-
gión Mixe, integrada por 17 
municipios con población 
mayoritariamente indíge-
na, hablante de lengua ori-
ginaria y con significativas 
limitaciones en infraes-
tructura educativa y servi-
cios públicos. En este con-
texto, la Unidad fue creada 
bajo el Modelo Educativo 
Integral Indígena (MEII), un 
enfoque flexible que arti-
cula la cosmovisión indíge-
na con perspectivas globa-
les del conocimiento. Su 
plan de estudios integra 
saberes universales y sa-
beres comunitarios me-
diante una metodología 

Ante esta realidad, la 
UESA se constituye como 
una alternativa pedagógica 
y política que reivindica los 
derechos educativos de la 
juventud indígena, funda-
mentándose en principios 
como el respeto a la diversi-
dad cultural y lingüística, la 
centralidad del estudiante 

y su comunidad, la articula-
ción entre saberes comuni-
tarios y académicos, el uso 
de la lengua materna como 
medio de enseñanza-apren-
dizaje, el fomento de la co-
munalidad y la participa-
ción comunitaria, así como 
el combate a toda forma de 
discriminación estructural.

modular que permite aten-
der las diferencias inter-
culturales desde la escue-
la.

Con esta base, la UESA 
avanza en la consolidación 
de un espacio educativo 
fronterizo, donde conver-
gen la educación comuni-
taria, el pensamiento inter-
cultural, las prácticas 
locales, las políticas de 
educación indígena y los 
enfoques contemporáneos 
en educación superior, rea-
firmando su compromiso 
con la formación de profe-
sionistas capaces de inci-
dir en el fortalecimiento y 
desarrollo integral de sus 
comunidades.

Id
en

tid
ad

, c
om

un
id

ad
 y

En la Sierra Mixe, la identidad no solo se define: se vive. Como señalan 
Turner et al. (2012), “el ser humano es, al mismo tiempo, individual y grupal”, y 
esta dualidad se expresa con fuerza en los pueblos ayuujk, donde la perte-
nencia al colectivo estructura la vida cotidiana. Tal como afirma Tajfel 
(1984), la identidad social implica que las personas “se conciben a sí mismas 
como miembros de un grupo, junto a los significados valorativos y emocionales 
que adjudican a dicha pertenencia”. Esta afirmación se hace evidente en la 
montaña mixe, donde ser parte de una comunidad va más allá de un recono-
cimiento formal: implica sentir, creer y actuar desde un tejido común.

T
E

R
R

IT
O

R
IO

Esta visión coincide con lo planteado por Floriberto Díaz Gómez 
(2007), quien sostiene que una comunidad existe a partir de “una his-
toria, una lengua, una organización, un sistema comunitario y un espa-
cio territorial”. Sus palabras describen con precisión la estructura so-
cial de la Sierra Mixe: una región donde la montaña no solo marca la 
geografía, sino también las formas de organización, el sistema de car-
gos, el trabajo comunal y la espiritualidad. El territorio, como él mismo 
afirma, constituye “el vínculo profundo entre el ser humano y la tie-
rra”, pues da vida, orientación e identidad.



1312

TER
R

ITO
R

IO

La región mixe encar-
na esta idea al sostener 
una vida comunitaria 
donde la cooperación es 
principio y práctica. Mc-
Millan y Chavis (1986) 
amplían esta idea des-
cribiendo cuatro dimen-
siones: membresía, in-
fluencia, satisfacción de 
necesidades y conexión 
emocional compartida. 
Todos estos elementos 
están presentes en la 
vida alotepequeña.

Su división en zona 
alta, media y baja que 
abarca desde los 35 
hasta los 1,800 metros 
sobre el nivel del mar 
configura distintos mo-
dos de vida y relaciones 
con el entorno. Nahmad 
(1965) ubica la región 
entre los 16°15’ y 18°10’ 
de latitud norte y los 
95°14’ y 97°52’ de lon-
gitud oeste, y la descri-
be como un conjunto de 
comunidades enlaza-
das por la montaña, la 
lengua y la historia.

En este entramado se encuentra Santa María Alotepec Mixe, Naap´ookm, “Al pie 
del cerro de las guacamayas”, cuyo territorio abarca 4,514.20 hectáreas. Sus colin-
dancias con Cotzocón, Quetzaltepec, Juquila Mixes, Cacalotepec y Atitlán confor-
man un mapa de relaciones ancestrales, comerciales, rituales y afectivas. Como 
señala Rendón (2003), el territorio no solo delimita un espacio físico, sino que es-
tructura el sentido de identidad y pertenencia de quienes lo habitan.

“Al pie del 
cerro de las 

guacamayas”

En este paisaje comunitario y 
ancestral se levanta la Unidad de 
Estudios Superiores de Alotepec 
(UESA). Su presencia materializa 
lo que McMillan (1976) describe 
como la confianza compartida en la 
vida colectiva: la convicción de que 
“las necesidades serán atendidas 
a través del compromiso mutuo”. 
Según la memoria comunitaria, el 
terreno que hoy ocupa la UESA fue 
durante años pastizal y potrero; un 
espacio cotidiano para el ganado. 
Su transformación en un centro 
educativo responde precisamente a 
los procesos identitarios descritos 
por Tajfel, Rendón y Díaz Gómez: la 
comunidad reconoció un objetivo 
común, lo valoró colectivamente y lo 
convirtió en proyecto.

Hoy la UESA es más que una insti-
tución: es un símbolo de continuidad 
cultural y territorial. Representa la ca-
pacidad de la comunidad para resigni-
ficar su espacio, para transformar un 
terreno en un lugar de saberes, y para 
apostar por un futuro que brota literal 
y simbólicamente, desde la montaña. 
Como dicen las y los habitantes de 
Alotepec, “la UESA es la semilla que 
sembró el pueblo para que crezcan 
nuevas formas de pensamiento sin 
perder la raíz”.

En la Sierra Mixe, la identidad, la 
comunidad y el territorio no son con-
ceptos aislados: son un tejido vivo. Y 
la UESA es hoy uno de sus hilos más 
visibles, un espacio donde el conoci-
miento dialoga con la memoria, y 
donde el territorio sigue siendo la 
guía que orienta el camino colectivo.

UESA, Educación que brota 
desde el territorio

“Yë´ë koni´ikxy 
pyop nääxwi-
iny jiiky y´ity, 
ijxp, mëtoop, 

kääjxp, jä´äwëp 
paty wintsë´ëkë 
est ti´ikyë  mëët 
nayäjk ijtëmëty.”

“La santa madre tierra no solo 
es territorio, está viva, ve, escu-
cha, nos habla y siente, por eso la 
respetamos y somo uno con ella.”



LEN
G

U
A

1514

La lengua mixe, hablada históricamente en la Sierra Norte de Oaxaca, 
forma parte fundamental de la identidad de los pueblos ayuuk.
El mixe pertenece a la familia mixe-zoque, una de las más antiguas 

documentadas en Mesoamérica.
Dentro de esta macroagrupación, el mixe de Alotepec se distingue 

por rasgos fonológicos y léxicos particulares que lo diferencian de otras 
variantes, como las de Tlahuitoltepec, Tamazulápam, Totontepec y Atit-
lán, entre otras comunidades mixe hablantes, la variante que se utiliza 
pertenece al mixe medio, una de las tres grandes agrupaciones internas 
de la lengua —mixe alto, mixe medio y mixe bajo— ampliamente reco-
nocidas por lingüistas y por los propios hablantes.

Este enfoque tiene como objetivo facilitar procesos de aprendizaje 
relacionados con la comprensión lectora y la producción de textos escri-
tos, así como promover la comprensión del significado de la oralidad y la 
escritura en los contextos indígenas, comunitarios y multiculturales.

La revitalización lingüística en la 
UESA no parte de cero: ocurre den-
tro de un espacio donde conviven 
múltiples lenguas originarias. Cada 
semestre, el aula, los pasillos y los 
talleres se llenan de voces que na-
rran, preguntan, saludan en mixe, 
español, zapoteco, mixteco, maza-
teco, huave, cuicateco, chatino, zo-
que y en español. Esta diversidad 
no solo refleja la riqueza cultural de 
la región, sino que constituye un re-
curso pedagógico invaluable para 
fortalecer la transmisión intergene-
racional de las lenguas. Conocer 
cuántas y cuáles lenguas hablan 
las y los estudiantes permite di-
mensionar el potencial de la comu-
nidad universitaria y orientar de 
manera más estratégica los talle-
res, materiales y acciones de revi-
talización.

Taller de Creación de Material 
Didáctico
Los estudiantes elaboran cuentos, 
juegos, carteles, canciones y diversas 
actividades en sus lenguas originarias. 
Estos materiales se utilizan tanto en 
la UESA como en las comunidades 
de origen, fortaleciendo la presencia 
y el uso cotidiano de las lenguas 
indígenas en distintos espacios.

Además, estos talleres promue-
ven la documentación lingüística, 
la recopilación de relatos tradicio-
nales y el registro del léxico propio 
de cada comunidad, contribuyendo 
a la preservación de saberes cultu-
rales y a la transmisión intergene-
racional del conocimiento. Asimis-
mo, fomentan habilidades de 
producción oral y escrita, creativi-
dad pedagógica y reflexión sobre la 
importancia de la lengua como ve-
hículo de identidad, memoria y co-
hesión comunitaria. Gracias a estas 
actividades, los estudiantes no solo 
adquieren competencias académi-
cas, sino que también participan 
activamente en la revaloración y re-
vitalización de sus lenguas y tradi-
ciones.

43%

MIXE ESPAÑOL

18% 17%

ZAPOTECO

MIXTECO

10%

MAZATECO

5%

HUAVE

2%

0%

CUICATECO CHATINO

3% 2%

ZOQUE

Estudiantes de la UESA hablantes 
de una lengua indígena.



16

LEN
G

U
A

17

Sueños
Los

hablanMixe
Personas de la comunidad expresan que “los sue-

ños hablan mixe” o que “el pensamiento llega en mixe 
antes de llegar en español”. La lengua, entonces, no 
solo vive en la boca: vive en la memoria, en la sensibili-
dad, en el cuerpo y en la comunidad. Es un espacio 
donde se resguarda el humor, la delicadeza para decir 
ciertas cosas, el silencio cuando es necesario, la forma 
de aconsejar, de corregir, de bendecir y de agradecer.

VESTIMENTA
LA

TRADICIONAL DE 
SANTA MARÍA ALOTEPEC

Desde las narraciones de las y los habitantes de 
Santa María Alotepec surge una descripción vibrante 
de su vestimenta tradicional, construida a partir de las 
voces y experiencias de las y los habitantes de la co-
munidad. 

Creando así la identidad, patrimonio y memoria cul-
tural, de un legado textil.

-Sor Juana Inés de la Cruz.

“Bordar es poner en hilo “Bordar es poner en hilo 
lo que el alma dicta.” lo que el alma dicta.” 

Ja n´apteetyëts tu´un 
tu´ukok xyäjktëëw:

-Mnijä´äwëp tikoo yoots 
xëmë tu´utsow pyëtyë?

Kom kyaj njats nijäwë 
taats n´atsooy:

-kyajts nijäwë Paap, ti-
koopë?

-Tu´un mëjä´äytyëjk nima-
tyääktë ko tëëyëp ojts 
tu´ukok jyotmaypyäätë mëët 
ja San Andrees käjp, yë´ë 
kyëjxjm ko yë´ë jya´ay ots ja 
nayjyaykyujkë kya ity mëët 
ja nmëkokäjpnëmë. Tu´unëk 
ojts tyunyëyë jyatyëyë, kom 
tëëyëp yë´ëpy näjty jääy 
muum nyejkxy, ja kyaj näjty 
tuu mëj tu´u, jääk tim paktu´u 
näty jä´äy yë´ëpy. Tu´unëk ots 
tsyoontë ets jap nyëjkxä´än-
të mo San Andrees käjpnën, 
xëëwëk tu´un jap näjty 
tunäänë. Kook ojts jap jyä´ätë 
tim yääxtsontääkp näjty ja 
pyujxn, nëkooka tim  oymyë-
toonëtëy wí ix wyanä´äny, 
tu´uts ojts nyawyäätsoonë-
tëy ets näjty t íxä´äntë ja pu-
jxn. Kook ojts jam pyatë tsä-
jptëkooty, taaka 
kajpnjä´äytyëjk y´oowëtëy, 
këxyëka ots tyim tunëytë, 
ots yäjk tsiik yäjkoxtë, yë´ë 
koo näjty jap tii pyatë.

Kom jatsy jootäänëytëp 
ja napookmëtë mëjä´äytyë-
jy, tak nyaawyäänëtëy:

	 -Mexy, tiituko oyw-

yi´ix jä´äy naytyuk-
tu´unëmë, etë yë´ë pyujx 
nmëjä´më.

Taaka tsyo´ok tu´uk 
tu´uk t´yääxëy, tam mëti´ipë 
anääw tsyo´okäjtypy, tam 
mëti´ipë tuu poj, wetsuk ets 
yoots. Ets tu´unëk jyantsy 
jyantsy atëëtstëy, ko wan 
myoony ja xëëw taaka kom 
tuu ojts myiny, jatsy atsë´ëk 
ajäwë tyuuy, xitsow yatsow 
ja anää-wëtsuk pyëjknë, ja 
mëjä´äytyëkëty tamma 
tu´un näjty tmatë´ëtstë ja 
pujxn, mëët ja tuu nipënë 
tkamëtooy pen wënä´ä ja 
pujxn yäjkmëkeeky. 

Kooka napookmëtë jä´äy 
tmëjäjty ja pujx käjpnooty, 
ojtsëkë ja käjpn y´oowëytë, 
tiituko ja napookmëtë käjpn 
tyoytyu´unooty xyäjktantë, 
tiituko oywyi´ix m´atë´ëtstë, 
kyaj, kyaj myäjkkopëkä´än-
të mëët ta´atë pujxn 
meetsy, wiinktsow mënë-
jkxtë.

N´its ojts mëjääytyëjk 
kopkëxm tmëpatëkeëte, ets 
tukwinpitijtëy mëët tu´uk 
mëj tsä´äny mëti´itë majtsk 
ja kyopäjk.

Ets yoots patyëtu´un jat-
sow tsim pety, yë´ëyë tu´un 
mëjä´äy tumiintëp ets ja 
mä´kxën taantowtë mëët ja 
käjpn ko tu´un ojts waan 
pyekytyuntë.

Mi abuelo un día me 
preguntó: “¿Sabes por 
qué siempre de este lado 
suben aquellas nubes?”

Como no lo sabía, le 
pregunté el porqué. Él me 
contó que, según platican 
los ancianos, todo se debe 
a un problema antiguo 
con el pueblo de San An-
drés, a raíz de un malen-
tendido y el robo de una 
capa.

Antes, cuando la gente 
caminaba solo por vere-
das porque no había cami-
nos grandes, algunos 
abuelos fueron a la fiesta 
del pueblo de San Andrés. 
Al llegar, lo primero que 
escucharon fue el hermo-
so sonido de la campana, 
que retumbaba por todos 
los lugares. Asombrados, 
decidieron ir a verla.

Cuando subieron a la 
iglesia donde estaba la 
campana, la gente del lu-
gar no los recibió de bue-
na manera: los regañaron 
e incluso llegaron a gol-
pearles. Molestos, dije-
ron: “¿Por qué permitimos 
que nos traten así? Hay 
que quitarles su campana 
para que aprendan.”

Así lo hicieron. Salie-
ron del pueblo y comen-
zaron a llamar a sus na-

huales: los del trueno, del 
rayo, de la lluvia y del 
viento. Al atardecer, co-
menzó una fuerte tormen-
ta. Una lluvia intensa azo-
tó al pueblo de San 
Andrés; relámpagos, ra-
yos y truenos caían den-
tro del pueblo. La tormen-
ta fue tan fuerte que los 
pobladores no escucha-
ron cuando los abuelos 
estaban quitando la cam-
pana de la iglesia. No se 
dieron cuenta hasta que 
ya se la habían llevado.

Cuando los abuelos 
llegaron a Alotepec, los 
ancianos del pueblo les 
dijeron que no debieron 
hacer eso, que no podían 
recibirlos con esa campa-
na, porque era una ver-
güenza haber actuado así 
y dejar mal al pueblo de 
Alotepec.

Entonces, los abuelos 
llevaron la campana al ce-
rro y la colocaron allí, en-
rollándola con una ser-
piente de dos cabezas 
para que nadie la tocara.

Por eso, desde aquel 
entonces, las nubes su-
ben de este lado, ellos son 
los abuelos que vienen a 
pedir disculpas al pueblo 
de Alotepec por haber co-
metido aquella falta.



V
ES

TIM
EN

TA

1918

La vestimenta en la historia de las 
sociedades siempre ha jugado 
una doble función. En primer 

lugar, su uso deviene de una necesidad 
meramente natural: la de resguardar 
el cuerpo de las inclemencias del 
clima. En segundo lugar, trasciende en 
el ámbito de lo social como vehículo de 
identidad, “ya que las formas y diseños 
que se emplean para confeccionarla, 
sigue los patrones instituidos por el 
grupo o entidad cultural que los crea 
según las condiciones sociales bajo las 
cuales se ha desarrollado”

Hay diversos tipos de vestuario 
en la comunidad, estos varían se-
gún el clima, las materias primas 
disponibles y la tradición de cada 
pueblo, la que se transmite de ge-
neración en generación hasta la ac-
tualidad. Además de abrigar y cu-
brir, la vestimenta y adornos nos 
cuentan sobre la manera de pensar 
y ser de cada cultura.

Documentar y conocer la in-
dumentaria tradicional desde la 
voz de sus portadores, muestran 
que la vestimenta tradicional es 
un elemento identitario fuerte, 
las formas de confección trans-
mitidas de generación en genera-
ción constituyen testimonios vi-
vos de identidad, pero enfrenta 
riesgos debido a la globalización 
y la falta de continuidad en la 
transmisión intergeneracional.

Cada persona y grupo se identi-
fica con una forma de vestir. Tene-
mos vestimentas que usamos en 
nuestro día a día, pero también 
otras que ocupamos para mostrar 
que somos parte de algo: una es-
cuela, una región, una danza, un 
equipo de futbol, un trabajo, un 
CAC e incluso costureras, etc. Al 
vestirnos con esa ropa nos identifi-
can rápidamente e incluso por los 
rasgos culturales como el habla y 
tenemos acceso a un espacio, a una 
identidad y una pertenencia, y eso 
nos hace únicos en muchos espa-
cios. 

“La vestimenta, como 
rasgo cultural, 

configura identidad, 
pertenencia y 
singularidad.”

El pantalón se caracteriza 
por doble tela en la 

parte delantera y trasera 
para resistir el desgaste

Camisa de manta con 
pechera y pliegues 

en la espalda
Gabán de lana y 
sombrero negro

Blusa de 
manta 
bordada

Faldas tableadas de 
3 a 4 metros de 
tela, antiguamente 
lisas y largas hasta el 
tobillo, deba un refajo 
regularmente blanco

Trenzas con listón y 
uso de rebozo

La Unidad de Estudios a partir de su diversidad cultu-
ral, implementa el uso de vestimenta todos los miérco-
les a sus estudiantes con el objetivo de reconocer y va-
lor día con día un elemento que es representativo y de 
uso cotidiano de algunas culturas, como las que confor-
ma la UESA, por ejemplo: Mixe, Huave, Chinanteca, Za-
poteca, Mazateca, etc…

¿Sabías que? 

Huaraches de piel 
o de plástico



G
A

S
TR

O
N

O
M

ÍA

20 21

La UESA implementa el uso 
de vestimenta todos los miér-
coles a sus estudiantes con el 
objetivo de reconocer y valor 
día con día un elemento que es 
representativo y de uso cotidia-
no de algunas culturas.

En algunos espacios es-
colares, como la escuela pri-
maria Bilingüe condoy, el 
traje de Altepecano es el 
uniforme escolar; que es 
portado cada quince dias.

En Santa María Alotepec, 
la ropa elaborada con manta, 
las faldas tableadas repre-
sentan símbolos culturales 
que van acompañados de di-
ferentes accesorios presen-
tes desde tiempos antiguos.

Gastronomía

Caldo
 Mixe

En Santa María Alotepec, estas 
prácticas culinarias han sido 
transmitidas por generaciones 

gracias al conocimiento de abuelas 
y cocineras tradicionales, quienes 
resguardan una memoria alimentaria 
que acompaña fiestas patronales, 
agradecimientos y encuentros 
familiares. En este contexto, cada 
preparación refleja un vínculo 
profundo con el territorio: el maíz 
nativo que resiste la neblina, los chiles 
que aportan carácter y las hierbas 
silvestres que perfuman los alimentos. 
Entre estos saberes destaca el caldo 
mixe, un platillo ancestral cuya 
importancia trasciende lo meramente 
alimentario.

El caldo mixe es reconocido en 
Santa María Alotepec como un ali-
mento ritual que expresa identidad 
y comunalidad. Aunque con el tiem-
po ha incorporado nuevos ingre-
dientes, como la carne de res o la 
papa, mantiene su esencia prehis-
pánica basada en productos locales 
y en la cocción lenta en olla de ba-
rro. Su valor cultural reside en la 
combinación de elementos que evo-
can abundancia y equilibrio: la car-
ne proveniente de animales criados 
en la comunidad, las verduras de 
temporada y la hierba santa, indis-
pensable por su aroma y su signifi-
cado simbólico. El chile guajillo y el 
chile de árbol, previamente cocidos 
y molidos, constituyen el toque fi-
nal que armoniza el sabor del caldo.

“Ja wiit-xox tam 
nyimatya´aky, tam 

pen tikoo jä´äy 
axuynyäjxpë ja 
xënytyääkë, ja 

äy-ujst, ja patu´u.”
“Nuestra vestimenta tiene histo-

ria, explica por qué cada bordado 
representa el amanecer, la natura-
leza y las veredas”

“Ja kä´äyën-uukën mo 
napookmëtë

 käjpn yäjtukijtp 
yäjktukxoomp ja´a, ijt 

xoomp ja joot 
winmä´äny ko xëëw 

ntuk ijt ntuk xo´onëmë 
mëët ja nmëku´ukäj-

tëm.”

“En Alotepec el acto de compartir 
un platillo y convivir alegra el corazón, 
el festejar hace que el ser se sienta en 
armonía.”



LEN
G

U
A

2322

En la Unidad de Estudios 
Superiores de Alotepec 
(UESA), la cocina también 
se convierte en un puente 
para el diálogo intercultural. 
Cada semestre se realiza una 
muestra gastronómica donde 
las y los estudiantes presentan 
platillos representativos de las 
diversas regiones de Oaxaca, 
incluida la Sierra Norte. Este 
espacio académico no solo 
promueve el reconocimiento 
de la diversidad culinaria, sino 
que también permite visibilizar 
y valorar preparaciones 
tradicionales como el caldo 
mixe dentro de un entorno 
formativo. 

La preparación comienza con la selección de ingredientes, preferente-
mente obtenidos de los huertos familiares. La carne se limpia, se corta en 
trozos grandes y se cuece lentamente con ajo, cebolla y sal. Más tarde se 
incorporan las verduras, chayote, calabaza, ejotes y col, cuya variedad re-
presenta la abundancia del territorio. Finalmente se agrega la hierba san-
ta y la salsa de chiles, permitiendo que el caldo repose unos minutos hasta 
integrar todos los sabores.

¿Cuándo se prepara? 
El caldo mixe se consume en 
momentos de gran significado: 
bodas, bautizos, fiestas patronales, 
Día de Muertos y tequios. También 
forma parte de rituales para 
agradecer a la tierra y pedir buenas 
cosechas. Su elaboración en grandes 
cantidades hace de este platillo 
un acto de comunión; compartirlo 
refuerza los lazos sociales y reafirma 
la generosidad como valor central de 
la vida ayuuk.

Donde las voces
 y los saberes

se convierten
en letras



24

LEN
G

U
A

25

MUNDOS
 EN 

RESISTENCIA

A una flor Ayuuk
mët ja’a kyëjxmpë koo ja njoot ja nwinmä’änyëmë 
këëkpë, juunpë ‘yäätsë kyëjkë 
mëti’ipë ja kä’äyën ja uukën xytyukpäätëmëp, 
mët ja’a kyëjxmpë koo ëëts kë’ëm
 J. C. Reyes Gómez11

EL ESTUDIO DE LOS RITUALES EN LA 
EDUCACIÓN INTERCULTURAL COMUNITARIA

Desde la educación intercultural comunitaria, el 
ritual no se entiende únicamente como un acto 
ceremonial, sino como una práctica viva que 

organiza, enseña y reproduce la vida comunal. Esta 
perspectiva reconoce que las comunidades indígenas no 
separan la educación de la vida cotidiana, los aprendizajes 
se producen en espacios comunitarios donde se articulan 
emociones, ética, espiritualidad, trabajo y vínculos 
sociales.

Desde esta mirada, el ritual constituye una pedago-
gía arraigada en el territorio que permite comprender 
los modos en que se construyen saberes, valores y per-
tenencias dentro de la comunidad. Las ciencias socia-
les han abordado el ritual desde múltiples perspecti-
vas que permiten comprender su complejidad. En la 
sociología clásica, Durkheim (2009)2 define los ritos 
como reglas de conducta que establecen la manera en 
que se debe comportar el ser humano ante lo sagrado, 

Desde la educación intercultural comunitaria, estas 
perspectivas permiten comprender que el ritual es una 
herramienta teórica y metodológica para analizar las 
dinámicas de organización colectiva. En el territorio 
Ayuuk, por ejemplo, para Gustavo Torres Cisneros en 
Mëj Xëë, la Gran Fiesta del Señor de Alotepec consti-
tuye un escenario ritual donde se actualizan valores, 
obligaciones, jerarquías, relaciones con el territorio y 
compromisos comunales. Siguiendo a Gelinier (citado 
por Torres Cisneros), afirma que el ritual “interpreta 
siempre experiencias colectivas” (78), y con el caso de 
La Gran Fiesta de Alotepec, demuestra cómo esas 
prácticas revelan la lógica mediante la cual la comuni-
dad organiza su vida social y cosmológica.

La comprensión multidisciplinaria del ritual abre la 
puerta para reflexionar sobre las prácticas educativas 
y los rituales escolares, como plantea Pablo Martín 
Vain. Para este autor, las escuelas también producen 
rituales (cotidianos, institucionales o simbólicos), que 
organizan la experiencia educativa. Vain (2018)5  sos-
tiene que la escuela no solo enseña contenidos, sino 
que ritualiza modos de ser, formas de autoridad, rela-
ciones entre autoridades educativas, docentes, estu-
diantes, padres de familia y expectativas de comporta-
miento. Los rituales escolares estructuran lo visible 
(actos cívicos, rutinas como el receso, ceremonias); y, 
lo invisible (hábitos, silencios, gestos, reglas implíci-
tas), es decir, estructuran subjetividades.Desde esta 

lo que sitúa al ritual como un orden normativo capaz de 
cohesionar a los individuos y sostener un marco moral 
compartido. Desde esta perspectiva, el ritual educa 
porque moldea las conductas, refuerza los valores co-
lectivos y actualiza la pertenencia al grupo.

Por su parte, la antropología de Víctor Turner men-
ciona una estructura y antiestructura en el estudio del 
ritual. Para Turner (1988)3, los rituales son procesos 
dinámicos que involucran momentos de transición lla-
mados liminalidad. La liminalidad es un estado interme-
dio en el que las personas dejan momentáneamente su 
rol social cotidiano y entran en un espacio de transfor-
mación, ambigüedad y apertura.

En estos momentos liminales, Turner señala que 
surge la communitas, una forma de convivencia e igual-
dad donde las jerarquías se suspenden temporalmen-
te. La communitas no es solo un sentimiento, sino una 
experiencia que refuerza lazos sociales y genera un 
sentido renovado de pertenencia. Desde la mirada de 
Turner, el ritual no sólo conserva las tradiciones; tam-
bién transforma a las personas y al grupo.

Rappaport (2001)4 amplía este horizonte al destacar 
la performatividad del ritual: secuencias relativamente 
invariantes de palabras y gestos que, al ejecutarse, es-

tablecen y comunican verdades, compromisos y rela-
ciones cosmológicas. Para él, no todo ritual es religio-
so ni toda religión se expresa mediante rituales, pero 
cuando los rituales se realizan, su fuerza proviene del 
acto mismo de efectuarlos, no únicamente de su conte-
nido. Así, el ritual se convierte en una forma de comu-
nicación total, que articula lo social, lo ecológico y es-
piritual.



26

LEN
G

U
A

27

perspectiva, los rituales escolares no son meros for-
malismos, sino dispositivos pedagógicos que comuni-
can valores, reproducen jerarquías o generan comuni-
dad. Por ello, un diálogo entre los rituales comunitarios 
(como pedagogías vivas que transmiten identidad, te-
rritorio y colectividad) y los rituales escolares (como 
prácticas institucionales que configuran formas de 
aprender y relacionarse), permite pensar la educación 
intercultural comunitaria como un espacio donde am-
bas dimensiones pueden converger, tensionarse e in-
cluso, transformarse.

En una comunidad Ayuuk como Santa María Alote-
pec, la obligación rotativa de cargos —asistir a asam-
bleas, participar en tequios, cuidar espacios sagrados— 
funciona como un ritual que estructura la participación 
social y enseña a niñas, niños y jóvenes cómo compor-
tarse como comuneros. Aunque no se considere una 
“clase”, estas prácticas enseñan reglas de conducta co-
munitaria. En la Gran Fiesta del Señor de Alotepec, las y 
los jóvenes que participan como músicos, rezadoras o 
cargueros viven un proceso liminal: dejan temporalmen-
te su rol cotidiano para asumir un papel ritual. En este 
tránsito aprenden disciplina, reciprocidad y servicio, 
elementos centrales de la formación comunitaria.

En las instituciones bilingües e interculturales de 
Alotepec, cuando se inicia la jornada con un saludo en 
Ayuuk o con la narración breve de la historia del cerro 
sagrado, no solo se “enseña” la lengua: se comunica 
que el territorio es central, que los mayores son autori-
dades de saber y que el conocimiento tiene dimensión 
espiritual y ecológica. El acto ritualizado de recibir la 
clase así, reafirma la cosmología Ayuuk ante la niñez y 
la juventud. 

Para Vain, los rituales escolares no son un adorno, 
sino el corazón de la vida educativa, pues organizan los 
tiempos, los cuerpos, los vínculos y los significados. En 
estos rituales se transmite una pedagogía concreta: 
respeto, cohesión, responsabilidad colectiva, y conti-
nuidad cultural. No es casual que excelsos profesores 
como Mario Molina Cruz6 hayan señalado, desde la li-
teratura y la pedagogía, el camino para sembrar con 
amor la preservación de la cultura zapoteca. Y con la 
resistencia del cuidado, Mario nos enseña ha levantar-
nos de las adversidades desde la filosofía contenida en 
cada uno de sus versos:

“Wintsë´ë ja it 
nääxwiiny y´ity, jam yäjk 

tukaty nantu´un 
mëti´ipë ixpëjktäknooty 
ti yäjk jaytyukooynyë”
“El respeto hacia la madre tierra es pri-

mordial, es donde se aprende lo que las es-
cuelas han olvidado.”



28

S
O

N
ES

 M
IX

ES

29

La música es uno de los lenguajes más antiguos 
de la humanidad y ha acompañado al ser humano 
a lo largo de su historia. No solo forma parte de 

la vida diaria: también une generaciones y fortalece 
la memoria colectiva. En Santa María Alotepec, la 
música no solo se escucha; une a la comunidad, 
guarda su espiritualidad y cuenta la historia de un 
pueblo que mantiene viva una tradición que late en 
cada fiesta, ritual y aprendizaje.

Desde 2020, la comunidad cuenta con tres 
agrupaciones activas:

Banda Filarmónica Municipal
Banda Filarmónica Infantil-Juvenil
Banda Comunitaria de Santa María Alotepec
Estas bandas no solo acompañan fiestas y cere-

monias: representan un sistema de pensamiento, 
un espacio de comunalidad y un símbolo de identi-
dad cultural.

Sonidos Y Notas De Alotepec

SONES
 MIXES

El maestro Joaquín Ortiz Rubio
71 años de música, servicio y legado.

Originario de Alotepec, el Mtro. Joaquín Ortiz Rubio 
inició su formación musical a los 8 años. Estudió en la 
Escuela de Bellas Artes de Oaxaca, fue trompetista en 
la Banda del Estado y fundó agrupaciones musicales 
en diversas comunidades.

Tras décadas de enseñanza, hoy continúa formando 
a niñas, niños y jóvenes de manera voluntaria, guiado 
por la vocación y el compromiso comunitario.

Banda Filarmónica Municipal 
La Banda Filarmónica Municipal tiene raíces en 

1945. Su repertorio original, en parte aprendido de 
oído, dio origen a piezas emblemáticas como “1945”, 
transcrita por el propio maestro Joaquín.

El trabajo del maestro Joaquín ha formado a decenas 
de músicos jóvenes que hoy mantienen viva la tradición. 
Muchos crecieron entre instrumentos, ensayos y fiestas 
comunitarias, impulsados por familias con una fuerte 
herencia musical.

La formación musical
Inician solfeo entre los 6 meses y un año.
Reciben instrumento al completar 37–45 lecciones.
Ensayan en la escoleta, especialmente antes de 

grandes festividades.

Entre generaciones la música promueve 
El trabajo del maestro Joaquín ha formado a decenas 
de músicos jóvenes que hoy mantienen viva la tradición. 
Muchos crecieron entre instrumentos, ensayos y fiestas 
comunitarias, impulsados por familias con una fuerte 
herencia musical.

La banda ha sido siempre 
parte esencial de:

Mayordomías
Novenarios

Danzas tradicionales
Fiestas del Señor de 

Alotepec



LEN
G

U
A

3130

Música y Vida Comunitaria
Santa María Alotepec, Mixe, es una comunidad que resguarda una tradición musical con profundas raíces 

históricas. A lo largo del tiempo, esta tradición ha evolucionado y se ha adaptado a los cambios sociales y cultu-
rales, sin perder la esencia que la caracteriza. La música en la región mixe mantiene un vínculo íntimo con la 
naturaleza, la espiritualidad y la vida comunitaria, lo que ha permitido que su identidad sonora permanezca vi-
gente. Hoy, esta expresión artística sigue siendo fundamental en la vida social, ritual y festiva, y continúa refle-
jando la creatividad y el pensamiento colectivo del pueblo.

“Ijtp xoomp ja joot 
winmä´äny ko xuuxpë 
tsäjptëkämëtë xyu´u-

xy wyepy, montuk  
jeexy käjpn y´ity ko ja 
ëy-xu´uxy kyia ke´ty.”

“Reboza de alegría el corazón y 
pensamiento al saber que los músi-
cos tocan sus melodías, un pueblo 
sin música es un pueblo en silencio.”

Testimonio
Luz María De Jesús 
Martínez, 22 años, 

estudiante de la 
UESA:

 “La música me abrió 
caminos. En la banda en-
contré amistades, expe-
riencias y un profundo or-
gullo por mi comunidad.

“La música en 
Alotepec no solo 

se escucha: se 
vive, se comparte 

y se hereda.”

UESAUESA,,
LA CONVIVENCIA EN LA

CULTURAY EL
AMOR



ED
U

C
A

C
IÓ

N
 IN

TER
C

U
LTU

R
A

L

3332

La educación intercultural se vive día a día en la Unidad 
de Estudios Superiores de Alotepec. En el caminar 
por sus pasillos se entrecruzan juventudes y docentes 

provenientes de distintas regiones, cosmovisiones y 
perspectivas. La convivencia diaria, el acompañamiento 
cercano, el trabajo colectivo y el intercambio de saberes 
y formas de vida construyen lo que podemos nombrar 
como un ecosistema intercultural, donde la diversidad no 
es un elemento, sino una práctica viva que transforma a 
quienes la comparten. 

Esta experiencia dialoga con el pensamiento de Jaime 
Martínez Luna, para quien; los pueblos existen y se forta-
lecen desde la relación, la complementariedad y la co-
munalidad. Bajo esa mirada, la diferencia no separa: 

Así, UESA y Alotepec no solo con-
vergen: se entretejen, construyendo 
juntas una experiencia de educación 
intercultural comunitaria que dialoga 
con la historia, la lengua, las prácti-
cas y las raíces que siguen dando 
vida a la Sierra Mixe.DUCACIÓN

INTERCULTURAL
completa, enriquece y nos permite reconocernos en el 
otro. Ese principio se manifiesta en la UESA, donde la 
interculturalidad no se limita a las aulas ni a los progra-
mas académicos, sino que se respira en el modo de estar, 
de convivir, de compartir y de sostener la vida en común.

El vínculo con la comunidad de Santa María Alotepec 
es parte fundamental de este proceso formativo. Las y 
los estudiantes participan en las costumbres y prácticas 
comunitarias de la localidad que les da cobijo. Cada par-
ticipación, cada mayordomía, cada tequio y colaboración 
cotidiana, se convierte en un acto pedagógico y, al mis-
mo tiempo, en un lazo comunitario que fortalece el sen-
tido de pertenencia, la identidad y el compromiso con el 
territorio.



34

En Santa María Alotepec, como en muchas comunidades, las festividades reli-
giosas constituyen un eje central de la vida social. Chance y Taylor describen este 
sistema como “el motor de cientos de ciudades y pueblos mesoamericanos” (1987, 
p. 2), subrayando su papel en la coordinación de actividades religiosas, administra-
tivas y civiles. En su estructura tradicional, la mayordomía opera mediante cargos 
de distinción que articulan responsabilidades colectivas y jerarquías internas. Así, 
la mayordomía no solo organiza eventos festivos: se convierte en un espacio donde 
se construye identidad, se reproducen valores comunitarios y se regeneran las for-
mas de convivencia que sostienen a la comunidad.

Constituye un sistema ritual 
y organizativo que va más 
allá de un simple cargo 
festivo. Se trata de un camino 
de servicio comunitario que 
sostiene la vida espiritual del 
pueblo y fortalece los lazos 
familiares y generacionales.

“Kyaj xyaytyuko-
yëty pen moo miny 
moo mtyoony, japa 
wijën-kajën tyon-

ta´aky, yë´ë nikni´i-
kë tsopäätp mëti´i-
pë n´ap n´ok tixy 
tyukkomä´ämë”
“Nunca olvides de donde eres, de 

donde vienes porque ahí empieza tu 
despertar (educación), recuerda lo 
que te heredaron tus ancestros, 
mira que es lo que más vale.”

MAYORDOMÍA



M
AYO

R
D

O
M

ÍA

3736

Estructura de la mayordomía en 
Santa María Alotepec
En la actualidad, Santa María Alotepec 
cuenta con cinco mayordomos 
principales, cada uno responsable 
del cuidado de un altar y de las 
festividades de una imagen particular 
durante un año de servicio:

Mayordomo principal: encarga-
do del Señor de Alotepec (Jesús de 
Nazareno) y de la Virgen de la Asun-
ción, celebrados el 3 de mayo y el 
15 de agosto.

Segundo mayordomo: responsa-
ble del Señor de Esquipulas, cele-
brado también el 3 de mayo.

Tercer mayordomo: encargado 
de la Virgen de Guadalupe, celebra-
da el 12 de diciembre.

Cuarto mayordomo: responsable 
de la Virgen de Juquila, festejada el 
8 de diciembre.

Quinto mayordomo: encargado 
de San Antonio de Padua, celebra-
do el 13 de junio.

De acuerdo con los testimonios 
locales, este sistema se instauró en 
1914, constituyendo un hito en la re-
organización festiva del pueblo y 
marcando la continuidad de una tra-
dición que integra espiritualidad, 
servicio y responsabilidad comunal.

El novenario 
El novenario marca formalmente el 
inicio de la fiesta, del 23 de abril al 
1 de mayo. Los rezos y rosarios son 
guiados por rezadores y catequistas, 
acompañados por la banda filarmónica 
del pueblo. Durante este, los músicos 
entran al templo al tercer repique de 
campana, momento en que interpretan 
alabanzas al Señor de Alotepec, 
entonadas al unísono por los feligreses.

La procesión posterior reafirma 
la sacralidad del recorrido ceremo-
nial. Tres principales encabezan la 
salida cargando la cruz y candeleros 
de plata, seguidos del mayordomo 
que porta la imagen de Jesús de Na-
zareno. Su esposa y otra acompa-
ñante llevan sahumerio e incienso, 
elementos que purifican el camino, 
mientras la comunidad recorre el 
circuito tradicional que conecta la 
cancha y las puertas del templo, 
simbolizando la renovación del vín-
culo entre el pueblo y su santo pa-
trón. 
Compromiso comunitario 
El segundo gran momento dentro del 

ciclo de la mayordomía culmina el 
28 de abril, fecha en la que la familia 
mayordoma ofrece a la comunidad 
una jornada de convivencia ritual 
profundamente significativa. Más 
que una obligación económica, este 
encuentro se concibe como un acto de 
reciprocidad y renovación del vínculo 
entre el mayordomo, el santo patrón 
y el pueblo. La víspera del evento, el 
mayordomo convoca públicamente 
a través del sonido local, invitando a 
todos los habitantes a participar en la 
celebración.

Al día siguiente, la banda filar-
mónica se instala en la casa del ma-
yordomo para interpretar sones y 
jarabes mixes, creando la atmósfera 
festiva que envuelve toda la jornada. 
A su llegada, los invitados son reci-
bidos con respeto y cordialidad, an-
tes de pasar a compartir el alimento 
sagrado. Como dicta la tradición, an-
tes de probar el champurrado bebi-
da espesa y cálida acompañada de 
tres panes los mayordomos elevan 
un agradecimiento al creador por 
los bienes recibidos. 

En este sentido, la mayordo-
mía en Santa María Alotepec re-
presenta una de las prácticas ri-
tuales siguen articulando la vida 
social del pueblo y fortaleciendo 
los vínculos comunitarios. Más 
que un protocolo festivo, estas 
acciones reafirman la continui-
dad de una organización propia 
que se adapta sin perder su 
esencia, dando sentido colectivo 
a cada celebración y renovando, 
año con año, el compromiso 
compartido que sostiene a la co-
munidad.

Mientras tanto, se lleva a cabo 
uno de los actos simbólicos más re-
presentativos del proceso ritual: el 
kooyäjk pe´my ja ceerëj (hacer la 
cera), en el cual se preparan las ve-
las que iluminarán el altar del santo. 
A las tres de la tarde, los cohetes 
anuncian el inicio del banquete ce-
remonial compuesto por caldo de 
pollo y nakmeeky (tamales de bola). 
El orden en que se sirve ancianos, 
hombres, bandas y finalmente muje-
res , esto se expresa como un un sis-
tema de respeto y organización tra-
dicional que continúa vigente.

La música acompaña el encuen-
tro hasta el segundo repique de la 
campana, momento en que la ban-
da se traslada al templo para el no-
venario. Más tarde, se realiza el 
baile ofrecido por el mayordomo 
en su hogar, una práctica que, aun-
que ya no es obligatoria, se ha con-
vertido en un espacio de conviven-
cia muy esperado por los habitantes. 
El ciclo culmina con la entrega de 
velas, un acto exclusivo del mayor-
domo que simboliza la conclusión 
de su servicio y la continuidad de 
la tradición.



38

Territorio
Díaz Gómez, F. (2007). Escrito: Comunalidad, energía 

viva del pensamiento mixe. UNAM.
Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas (INPI). 

(2024). Catálogo nacional de pueblos y comunidades indíge-
nas y afromexicanas [Catálogo]. Recuperado de https://catalo-
go.inpi.gob.mx/

INEGI. (2010). Compendio de información geográfica 
municipal 2010: Santa María Alotepec, Oaxaca. Instituto Na-
cional de Estadística y Geografía. https://www.inegi.org.mx/
contenidos/app/mexicocifras/datos_geograficos/20/20394.pdf

Kraemer Bayer, G. (2003). Autonomía indígena región 
mixe: Relaciones de poder y cultura política. Plaza y Valdés.

Krause Jacob, M. (2001). Hacia una redefinición del 
concepto de comunidad: cuatro ejes para un análisis crítico y 
una propuesta. Revista de Psicología, 10(2), 49–60.

McMillan, D. (1976). Sense of community: An attempt 
at definition (Unpublished manuscript). George Peabody Co-
llege for Teachers.

McMillan, D. W., & Chavis, D. M. (1986). Sense of 
community: A definition and theory. Journal of Community 
Psychology, 14, 6–23.

Nahmad Sitton, S. (1965). Los mixes: Estudio social y 
cultural de la región del Zempoaltepetl y del Istmo de Tehuan-
tepec (Vols. 10–11, Memorias del Instituto Nacional Indige-
nista). Instituto Nacional Indigenista.

Rendón Monzón, J. J. (2003). La comunalidad: Modo 
de vida de los pueblos indios. Dirección General de Culturas 
Populares e Indígenas.

Tajfel, H. (1984). Grupos humanos y categorías socia-
les: Estudio de psicología social. Herder.

Turner, J. C., Reynolds, K. J., Van Lange, P. A. M., 
Kruglanski, A. W., & Higgins, E. T. (2012). Handbook of 
theories of social psychology. SAGE Publications. https://doi.
org/10.4135/9781446249222.n46

Vestimenta
BARABAS, ALICIA M. (2006) Los retos actuales para 

las tradiciones indígenas procesos de transformación y reela-
boración en Oaxaca16 (32):113-131. https://alteridades.izt.

uam.mx/index.php/Alte/article/viewFile/254/253
Consejo Estatal para el Desarrollo Integral de los Pue-

blos Indígenas. (2024). Vestimenta. Consultado el 25 de no-
viembre de 2025. http://cedipiem.edomex.gob.mx/vestimen-
ta_tlahuica

García, A. (2019). Indumentaria indígena y construc-
ción identitaria. México: CIESAS.

LÉVI-STRAUSS. (1991). Estructuras elementales de 
parentesco. Barcelona: Paidós.

López, M. (2020). Transformación cultural en comuni-
dades mixes. Revista de Estudios Oaxaqueños, 12(3), 45–61.

Medina, Federico, Cano juanita (2008, septiembre) La 
moda, el sentido del vestir y la posmodernidad ICONOFAC-
TO, Volumen 4 Número 5, diciembre de 2008, 11- 26. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5204289

Podestá C., Paola (2006, diciembre) UN ACERCA-
MIENTO AL CONCEPTO DE CULTURA, vol. 11, núm. 21,  
pp. 25- 39. https://www.redalyc.org/pdf/3607/360733601002.
pdf

Ruiz, S. (2021). Simbolismo textil en pueblos origina-
rios. Revista de Arte y Cultura, 8(2), 77–89.
Notas al final

1 En su dedicatoria de la tesis de grado Fonología de la lengua Ayuuk 
de Alotepec, Oaxaca, Juan Carlos Reyes. 
2 Consultar la versión Durkheim, É. (2009). Las formas elementales de 
la vida religiosa. Ediciones Coyoacán.
3 Hikikomori salvaje fue el responsable de dejar a la mano un material 
de trabajo para el estudio de la conducta y el simbolismo de Turner 
en el siguiente enlace: https://www.academia.edu/43259367/El_proce-
so_ritual_Estructura_y_antiestructura_Victor_Turner. 
4  Puede consultar la obra en el siguiente enlace: https://www.academia.
edu/18892280/Ritual_y_religi%C3%B3n_en_la_formaci%C3%B3n_
de_la_humanidad.
5 Se recomienda consultar a Vain, P. (2018), Los rituales escolares y las 
prácticas educativas. - 2a ed. Editorial Universitaria de la Universidad 
Nacional de Misiones.
6 Dueño de una palabra florida que nace en Yalálag, Villa Hidalgo, 
Oaxaca, el maestro Mario Molina falleció en 2012, La Jornada, recuperó 
su poema Desenterré mi alma, el cual se puede consultar en el siguiente 
enlace: https://www.jornada.com.mx/2012/04/14/oja-mario.html.




